VILEM FLUSSER D prêto é belo. Na época das Panteras Regras, do Afro-look e da négritude a sentença que, é o titulo do presente artigo passou a ser demagogia, ("black is beautiful"). e isto é pena. É pena porque a sentença tem um sentido não demagógico noqual é verdadeira, e este sentido fica encoberto pela gritaria dominante. E o Brasil é um dos lugares nosma quais é possível diáriamente comprovar a verdade da sen tença. Com efeito: a beleza do Brasil, (entendendo-se por "beleza" aquele sabo estético indefinível que permeia um ambiente cultural e lhe confere caráter). é predominantemente a beleza do prêto. Os trabalhos de Niobe Xandó, (artista de raça branca que vive atualmente na Europa), são disto documentos. O presen te artigo se dividirá em duas partes, A primeira procurará captar em traços rapidissimos a vivência brasileira da beleza do prêto. A segunda considerará com igual rapidez a obra de Niobe Xandó no contexto de tal beleza. O têrmo "negro" no Brasil significa aproximadamente "nao branco", como o têrmo "branco" significa "não negro", e como o têrmo "pardo" significa "nem um, nem outro, muito pelo contrário". Se há contexto social no qual a vacuidade e neg

tividade de conceitos raciais é tornada óbvia, é o contexto brasileiro. Se, a despeito disto, quizermos conferir sentido positivo ao têrmo "negro", seria este: descendente parcial de escravos africanos trazidos em condições vergonho sas a partir do século 16 e mantidos em condições vergonhosas até no minimo o século 19. Tão vergonhosas são tais condições que encobrem as características humanas dos escravos, por exemplo sua origem étnica, social, cultural e religi osa, e as encobrem não apenas para o escravocrata desinteressado e coisificado mas também para o próprio descendente do africano. Os etnólogos lutam com dificuldades para estabelecer que as levas se compunham tanto de sudaneses quanto de bantus, (note-se que ambos têrmos não designam etnias mas grupos linguis ticos colossais), e que incluíam tanto aristocratas quanto gente já escrava em terras africanas. De maneira que o africano chegou ao Brasil não apenas de mãos vasias e na indignidade de objeto de outrem, mas também amputado de sua tradição, de sua cultura, e de tôda aquela estrutura que dá sentido à vida hu Este último fato merece ser considerado um pouco máis cuidadosamente. já que teve efeito profundo sôbre a cultura brasileira.

As culturas africanas, (se é que se pode generalisar sob denominador comum denomenos tão dispares como o são por exemplo a cultura achanti e a cultura ioru
ba), distinguem-se da ocidental pela sua "não historicidade". Isto significa,
entre outras coisas, que não procuram, como o faz a ocidental, substituir modelos existentes por outros "melhores", mas que procuram levar os modelos exis
tentes a máxima perfeição humanamente atingível. O método é este: medelos de
uma geração, (arquitetónicos, esculturais, barcos, mascaras, instituições sociais, ritos religiosos), são tomados pela geração seguinte como veiculos incontestados para a articulação da própria personalidade. Tal método explica
a tremenda força e individualidade das obras africanas, e a rigidez não histór
rica das suas estruturas. Articulam tais obras o espírito individual do criador e o subjacente imutável da sociedade à qual pertance.

o fazem as obras ocidentais, o espírito de um tempo. Por isto tais obras não são "arte" no sentido ocidental, mas instrumentos e utensilios que exprimem, na sua forma e na sua utilização, uma maneira do homem viver e dar sentido ao mundo no qual vive. São expressões de um homem inteiro, incluindo, além da sua dimensão estética, também a política e religiosa, e não apenas o homem in dividual, mas a sociedade tôda.

Pois o africano chegou ao Brasil de mãos vasías, isto é: sem modelos, e como objeto de outrem, isto é: lançado em mundo que não tinha sentido, e no qual não tinha sentido æ viver, já que tôdo sentido da vida e do mundo era dado por outrem. Por não ter modelos e por a vida não ter sentido rompeu-se para o africano chegado ao Brasil a imemorial cadeia da tradição e cultura. E difícil imaginar-se uma situação imigratória de tamanha radicalidade. No entanto, embora de mãos vasías, chegou o africano dotado de todo aquele conjunto psíquico grandemente inconsciente que caracteriza de maneira ainda quase ignorada pela psicología a dimensão cultural do homem. Chegou, em outras palavras, dotado da forma africana do homem vivenciar o mundo e de articular tal vivência em ato. Apenas faltavam-lhe os modelos para tais atos. Toda cultura brasileira continua até hoje marcada por esta situação dramática do imigrante africano.

Há modelos culturais que independem de material físico externo, e entre estes o mais importante é o gesto, (por exemplo a dança e o rito religioso), e há outros que exigem material elaborado e caro, (por exemplo a arquitetura e a escultura). E há modelos intermediarios, os quais, embora exijam material, são de elaboração fácil e barata, (por exemplo instrumentos musicais e enfei tes). Isto explica o seguinte: a africano chegado ao Erasil, e seu descenden te, recorre, na sua tendência irreprimivel até pela escravidão de dar forma à sua vivência do mundo, ao gesto e à música para afirmar sua personalidade cultural em meio hostil e estranho. A consequência disto é esta: a dança e a música, o rito religioso e a luta estilizada alcançam no Brasil elaboração e perfeição comparável com os seus originais africanos, e os demais veículos culturais ou inexistem no Brasil, (arquitetura, máscara, barco), ou decaim em primitivismo, (escultura, trabalhos em metais e madeiras). E o que carac teriza os veiculos evoluidos no Brasil, ("diacronicos"), e o ritmo. O ritmo africano com sua sincope e sua sofisticação complexa vai penetrando a cena cultural brasileira e vai lhe conferindo aquele sabor insofismável, embora de dificil definição, que faz com que tal cultura seja brasileira.

Tal ritmo não se articula apenas nas manifestações elaboradas e acrobáticas, (nos sambas, nos passes carnavalescos, nos movimentos de dançarinas em night-clubs, e em Pelés), mas muito mais significativamente nos gestos do dia a dia, (no andar das moças na rua, no passo dançarino dos rapazes, no constante bater ritmico em caixas de fósoforos e com colheres, no uso das máquinas de escrever como se fossem atabaques, até nos gestos perfeitos e graciosos dos moleques que brigam). Esta onipresença do ritmo na cena brasileira confere ao cotidiano um caráter festivo e elegante, incomparável com a vulgaridade cin-

The state of the s

The state of the s

vilém Flusser zenta do cotidiano europeu e americano. Sob este prisma a sociedade brasilei ra é mais culta que as sociedades ocidentais, já que a sua cultura pode ser sorvida em toda parte e a todo instante. E sob este prisma a sociedade brasileira não é cristã, afinal das contas, já que o rítmo do gesto não é apenas estetização do corpo, mas sacralização do corpo, hierofanía do sorpo, portanto paganismo. E a sociedade tôda é arrastada por este rítmo, não apenas os negros. Todos sentem, por fazerem parte da sociedade brasigleiro, que o prêto é belo.

Todos participam, por serem brásileiros, da herança africana. E alguns transferem a sua participação para veículos não africanos, mas ocidentais, como o é a pintura. Pintar quadros a serem pindurados em paredes não faz parte da tradição africana, mas da europeia, e, a rigor, da renascentista. Se pintam quad ros atualmente na Africa, isto prova o quanto a "negritude" e movimento europeu. Os pretensos "primitivos" brasileiros não estão na tradição africana. O seu primitivismo não é africano, (as culturas africanas não são primitivas. mas altamente sofisticadas), mas é consequência da sua incompetência em métodos europeus. A rigor, os modelos dos primitivos brasileiros não estão na Africa, (nem muito menos num pretenso folclore brasileiro), mas na França e nos Estados Unidos. Não fazem portante arte popular mas Kitsch, e se seus quadros adornam as paredes da burguesía brasileira e estrangeira, isto é prova não do elemento africano na cultura brasileira, mas da alienação da burguesia. Não é assim que a transferência do rítmo africano para o veículo da pintura se manifesta. Niobe Xandó mostra como isto é feito autênticamente. As duas ilustrações que acompanham este artigo demonstram nitidamente que se

trata de sintese criadora de elementos ocidentais e africanos. Há pelo menos três possibilidades de leitura nestas obras. Uma leitura formal e não semânti ca revelará que se trata de elementos geométricos rigorosos, (predominantemente circulos), organizados em simetria vertical não perfeita para sugerir simul tâneamente planejamento racional e constante penetração do acaso. Uma possíve leitura semântica revela que se trata de engrenagens ineficientes, de aparelho supercomplexos que não funcionam, e que, mesmo se funcionassem, não teriam utilidade. Uma outra leitura semântica possível revela que se trata de personagens africanas, uma possívelmente a máscara de um deus em dança ritual, a outra possívelmente sacerdote passado pelo crivo do movimentos "black power" e hippie. As três leituras mencionadas possíveis, (e outras não mencionadas, mas igualmente possíveis), sugerem a interpretação seguinte:

A obra de Niobe Xandó é articulação, (por certo grandemente inconsciente), da perplexidade do homem atual perante o mundo, na sua forma característicamente brasileira. A sua atualidade é atestada pelos elementos concretistas da obra, prova da sua participação de movimentos atuantes. O seu problema é igualmente atual: a técnica, a tecnología, e a tendência para o surgir de aparelhos supercomplexos e absurdos. Mas a solução vislumbrada é típicamente brasileira: a técnica é vivenciada como rito mágico, a tecnología como incantação, e o aparelho como deus a ser incorporado no panteon africano e invocado ritmi-

camente, arim de baixar e cavalgar o possesso por ele. Porque no caso da obra de Niobe Xandó perplexidade e solução do problema vão de mãos dadas. Se sou perplexo porque vivencio o mundo atual como nova manifestação, extremamente pe rigosa, das antigas forças mágicas, dos poderes imemoriais que ameaçam a humanidade, também já vivencio a solução: propiciar ritualmente tais forças e pode res. Possívelmente a técnica tradicional africana de propociar as divindades não seja atualmente adequada às forças da tecnología e do "progresso", mas ser ve como modelo para técnicas mais apropriadas. Com efeito: no fundo a obra de Niobe Xandó não passa de proposta de modelos para uma futura atitude humana perante o aparelho. Esta: vivenciá-lo como poder mágico a ser propiciado e assim transformá-lo de ameaçador em benigno.

Tal proposta pode ou não ser "bôa". Não cabe, já que se trata de obra "de arte", analizar a propósta apenas éticamente e religiosamente. Importa analizála também estéticamente. E vista assim ela revela um aspecto do aparelho em geral encoberto: a sua beleza antropomórficamente perigosa. Os aparelhos são revelados monstros não por serem desumanos, mas pelo contrário por serem demasiadamente humanos, como o são os deuses africanos. São vorazes, impiedosos, indiferentes, e vaidosos, (um deles usa até monóculo), em suma: são perniciosos por serem "demasiadamente humanos", (para falarmos obliquamente com Nietzsche). Projeções mágicas do homem que passam a triturá-lo, justamente por serem espelhos ampliados do próprio homem. Eis o "aistheton" do aparelho exposto por Niobe Xandó, portanto brasileiramente.

Ver o aparelho enquanto Orixá, (ou Exú), mas vê-lo assim não de fóra, como na Africa, mas de dentro, (a saber: de São Paulo), eis uma poderosa contribuição brasileira para a cultura do Ocidente. Não admira que Niobe Xandó está sendo aceita na Europa com tanto interesse. Poissela mostra não demagógicamente, por espontâneamente, que o prêto é belo. E por ser belo elemento indispensável na superação dos problemas que nos afligem a todos.

## O prêto é bel

## Vilém Flusser

Na época das Panteras Negras, do Afrolook e da negritude, a afirmação que constitui o título do presente artigo passou a ser demagogia, ("black is beautiful"), e isto é pena. É pena porque a sentença tem um sentido não demagógico no qual é verdadeira, e êste sentido fica encoberto pela gritaria dominante. E o Brasil é um dos lugares nos quais é possível diàriamente comprovar a verdade da sentença. Com efeito: a beleza do Brasil, (entendendo-se por. "beleza" aquêle sabor estético indefinível que permeia um amblente cultural e lhe confere caráter), é predominantemente a beleza do prêto. Os trabalhos de Niobe Xandó, (artista de raça branca que vive atualmente na Europa), são disto documentos. O presente artigo se dividirá em duas partes. A primeira procurará captar, em traços rapidíssimos, a vivência brasileira da beleza do prêto. A segunda considerará com igual rapidez a obra de Niobe Xandó no contexto de tal beleza.

do no contexto de tal beleza.

O têrmo "negro" no Brasll significa aproximadamente "não branco", como o têrmo "branco" significa "não negro", e como o têrmo "branco" significa "nem um, nem outro, muito pelo contrário". Se há contexto social no qual a vacuidade e negatividade de conceitos raciais é tornada óbvia, é o contexto brasileiro. Se, a despeito disto, quisermos conferir sentido positivo so têrmo "negro", seria êste: descendente parcial de escravos africanos trazidos em condições vergonhosas a partir do século 16 e mantidos em condições vergonhosas são tais condições que encobrem as características humanas dos escravos, por exemplo, sua origem étnica, social, cultural e religiosa, e as encobrem não apenas para o escravocrata desinteressado e coisificador, mas também para o próprio descendente do africano. Os etnólogos lutam com dificuldades para estabelecer que as levas se compunham tanto de sudaneses quanto de bantus, (note-se que ambos têrmos não designam etnias mas grupos linguísticos colossais), e que incluíam tanto aristocratas quanto gente já escrava em terras africanas. De maneira que o africano chegou ao Brasil não apenas de mãos vazias e na indignidade de objeto de outrem, mas também amputado de sua tradição, de sua cultura, e de tóda aquela estrutura que dá sentido à vida humana. Este último fato merece ser considerado um pouco mais cuidadosamente, já que teve efeito profundo sobre a cultura brasileira.

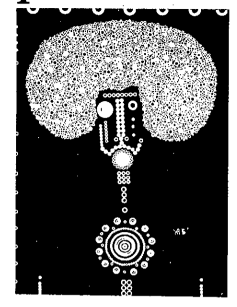
efeito profundo sobre a cultura brasileira.

As culturas africanas, (se é que se pode generalizar sob denominador comum fenômenos tão dispares como o são, por exemplo, a cultura achanti e a cultura ioruba), distinguem-se da ocidental pela sua "não historicidade". Isto significa, entre outras coisas, que não procuram, como o faz a ocidental, substituir modelos existentes por outros "melhores", mas que procuram levar os modelos existentes à máxima perfeição humanamente atingível. O método é este: modelos de uma geração, (arquitetônicos, esculturais, barcos, máscaras, instituições sociais, ritos religiosos), são tomados pela geração seguinte como veículos incontestados para a articulação da própria personalidade. Tal método explica a tremenda fôrça e individualidade das obras africanas, e a rigidez não histórica das suas estruturas. Articulam tais obras o espírito individual do criador e o subjacente imutável da sociedade à qual pertence, e não articulam, como o fazem as obras ocidentais, o espírito de um tempo. Por isso tais obras não são "arte" no fentido ocidental, mas instrumentos e utensilios que exprimem, na sua forma e na sua utilização, ama maneira do homem viver e dar sentido ao fundo no qual vive. São expressões de um homem inteiro, incluindo, além da sua dimensão estética, também a política e religiosa, e não apanas o homem individual, mas a sociedade

que exprimem, na sua forma e na sua utilização, ama maneira do homem viver e dar sentido ao auundo no qual vive. São expressões de um homem inteiro, incluindo, além da sua dimensão estética, também a política e religiosa, e não apenas o homem individual mas a sociedade pois o africano chegou ao Brasil de mãos vazias, isto é, sem modelos, e como objeto de outrem, isto é: lançado em mundo que não tinha sentido, e no qual não tinha sentido viver, já que todo sentido da vida e do mundo era dado por outrem. Por não ter modelos e por a vida não ter sentido rompeu-se para o africano chegado ao Brasil a imemorial cadeia da tradição e cultura. E difícil imaginar-se uma situação imigratoria de tamanha radicalidade. No dantanto, embora de mãos vazias, chegou o afriçano dotado de todo aquele conjunto psíquico grandemente inconsciente que caracteriza de maneira ainda quase ignorada pela psicologia a dimensão cultural do homem. Chegou, em outras palavras, dotado da forma africana do homem vivenciar o mundo e de articular tal vivência em ato. Apenas faltavam-lhe os modelos para tais atos. Tôda cultura brasileira continua até hoje marcada por esta situação dramática do imigrante africano.

do imigrante arricano.

Há modelos culturais que independem de material físico externo, e entre estes o mais importante é o gesto, (por exemplo a dança e o rito religioso), e há outros que exigem material



elaborado e caro, (por exemplo a arquitetura e a escultura). E há modelos intermediários, os quais, embora exijam material, são de elaboração fácil e barata, (por exemplo instrumentos musicais e enfeites). Isto explica o seguinte: o africano chegado ao Brasil, e seu descendente, recorre, na sua tendência irreprimível até pela escravidão de dar forma à sua vivência do mundo, ao gesto e à música para afirmar sua personalidade cultural em meio hostil e estranho. A consequência disto é esta: a dança e a música, o rito religioso e a luta estilizada alcançam no Brasil elaboração e peræição comparável com os seus originais africanos, e os demais veículos culturals ou inexistem (arquitetura, máscara, barco), ou decaem em primitivismo, (escultura, trabalhos em metais e madeiras). E o que caracteriza os veículos evoluídos no Brasil, ("diacrônicos"), é o ritmo. O ritmo africano com sua síncope e sua sofisticação complexa vai penetrando a cena cultural brasileira e vai lhe conferindo aque le sabor insofismável, embora de difícil definição, que faz com que tal cultura seja brasileira.

Tal ritmo não se articula apenas nas manifestações elaboradas e acrobáticas, (nos sambas, nos passes carnavalescos, nos movimentos de dançarinas em "night-clubs", e em Pelés), mas muito mais significativamente nos gestos do dia a dia, (no andar das moças na rua, no passo dançarino dos rapazes, no constante bater rítmico em caixas de fósforos e com colheres, no uso das máquinas de escrever como se fossem atabaques, até nos gestos perfeitos e graciososdos moleques que brigam). Esta onipresença do rítmo na cena brasileira confere ao cotidiano um caráter festivo e elegante, incomparável com a vulgaridade cinzenta do cotidiano europeu e americano. Sob êste prisma a sociedade brasileira e sua cultura pode ser sorvida em toda parte e a todo instante. E sob este prisma a sociedade brasileira não é cristã, afinal de contas, já que o ritmo do gesto não é apenas estetização do corpo, mas sacralização do corpo, hierofania do corpo, portanto paganismo. E a sociedade toda é arrastada por este ritmo, não apenas os negros. Todos sentem, por fazerem parte da sociedade brasileira, que o prêto é belo.

Todos participam, por særem brasileiros, da herança africana. E alguns transferem a sua participação para veículos não africanos, mas ocidentais, como o é a pintura. Pintar quadros equeberão pendurados em paredes não faz parteda tradição africana, mas da européia, e, a rigor, da renascentista. Se pintam quadros atualmente na África, isto prova o quanto a "négritude" é movimento europeu. Os pretensos "primitivos" brasileiros não estão na tradição africana. O seu primitivismo não é africano, (as culturas africanas não são primitivas, mas altamente sofisticadas), mas é consequência da sua incompetência em métodos europeus. A rigor, os modelos dos primitivos brasileiros não estão na África, (nem muito menos num pretenso folclore brasileiro), mas na França e nos Estados Unidos. Não fazem portanto, arte popular mas Kitsch, e se seus quadros adornam as paredes na cultura brasileira e estrangeira, isto é prova não do elemento africano na cultura brasileira, mas da alienação da burguesia. Não é assim que a transferência do ritmo africano para o veículo da pintura se manifesta. Niobe Xandó mostra como isto é feito autênticamente. As duas ilustrações que acompanham éste artigo demonstram nitidamente que se trata de síntese criadora de elementos ocidentais e africanos. Há pelo menos três possibilidades de leitura nestas obras. Uma leitura formal e não se-

mântica revelará que se trata de elementos geométricos rigorosos, (predominantemente círculos), organizados em simetria vertical não perfeita para sugerir simultâneamente planejamento racional e constante penetração do acaso. Uma possível leitura semântica revela que se trata de engrenagens ineficientes, de aparelhos supercomplexos que não funcionam, e que, mesmo se funcionassem, não teriam utilidade. Uma outra leitura semântica possível revela que se trata de personagens africanas, uma possivelmente a máscara de um deus em dança ritual, a outra possívelmente sacerdote passado pelo crivo dos movimentos "black power" e hippie. As três leituras mencionadas possíveis, (e outras não mencionadas, mas igualmente possíveis), sugerem a interpretação seguinte:

A obra de Niobe Xandó é articulação, (por certo grandemente inconsciente), da perplexidade do homem atual perante o mundo, na sua forma característicamente brasileira. A sua atualidade é atestada pelos elementos concretistas da obra, prova da sua participação de movimentos atuantes. O seu problema é igualmente atual; a técnica, a tecnologia, e a tendência para o surgir de aparelhos supercomplexos e absurdos. Mas a solução vislumbrada é tipicamente brasileira: a técnica é vivenciada como rito mágico, a tecnologia como incantação, e o aparelho como deus a ser incorporado no panteon africano e invocado ritmicamente, a fim de baixar e cavalgar o possesso por ela. Porque no caso da obra de Niobe Xandó perplexidade e solução do problema vão de mãos dadas. Se sou perplexo porque vivencio o mundo atual como nova manifestação, extremamente perigosa, das antigas fórças mágicas, dos poderes imemoriais que ameaçam a humanidade, também já vivencio a solução: propiciar as divindades não seja atualmente adequada às fórças da técnología e do "progresso", mas serve como modêlo para técnicas mais apropriadas. Com eleito: no fundo a obra de Niobe Xandô não passa de proposta de modelos para uma futura atitude humana perante o aparelho. Esta: vivenciá-lo como poder mágico a ser propiciado e assim transformá-lo de ameaçador em benigno.

Tal proposta pode ou não ser "boa". Não cabe, já que se trata de obra "de arte", analisar a propósta apenas èticamente e religiosamente. Importa analisá-la também estèticamente. E vista assim ela revela um aspecto do aparelho em geral encoberto: a sua beleza antropomórficamente perigosa. Os aparelhos são revelados monstros não por serem desumanos, mas pelo contrário por serem demasiadamente humanos, como o são os deuses africanos. São vorazes, impiedosos, indiferentes, e vaidosos, (um dêles usa até monóculo), em suma: são perniciosos por serem "demasiadamente humanos", (para falarmos obliquamente com Nietzsche). Projeções mágicas do homem que passam a triturá-lo, justamente por serem espelhos ampliados do próprio homem. Es o "aistheton" do aparêlho exposto por Niobe Xandó, portanto brasileiramente.

Ver o aparelho enquanto Orixá, (ou Exú), mas vê-lo assim não de fora, como na África, mas de dentro, (a saber: de São Paulo), eis uma poderosa contribuição brasileira na Europa com tanto interesse. Pois ela mostra não demagogicamente, por espontâneamente, que o porto é belo. E por ser belo, elemento indispensável na superação dos problemas que nos afligem a to-

dos.